## ディケンズ・フェロウシップ日本支部 2009 年 秋季大会

(於東京女子大学 2009年11月17日 16時10分~17時10分)

## 特別講演「ディケンズの小説空間 Little Dorrit を中心に 」荻野昌利

ただいまご紹介をいただきました荻野です。このたびは原先生からご紹介がありましたように、この9月に入ってから、まったく思いがけない形で講演のご依頼をいただき、あわてふためき急ごしらえで書き上げた原稿で、これを皆さんのようなディケンズの専門家の前で読むことには、まことに忸怩たる思いに堪えないところなのですが、言い訳を言っても始まりません。私はこの5月に お読みいただいたかいただかなかったは別として、ご存知の方も多いと思いますが 『小説空間を 読むジョージ・エリオットとヘンリー・ジェイムズ』という二人の作家の代表的な小説を10点ばかり選んで、それの作品論をまとめて発表いたしました。そのときにはもうこれで小説の作品論とはお別れしようと固く心に誓っていたのです。いわばけじめのつもりで書きました。私にはまだやり残した仕事がいくつかあります。それを途中で中断するのはひどくつらいことでした。

しかし原先生からお話をいただき、どうしようと思い悩んでいたとき、ふと『小説 空間を 読む 』の「序論」を書いている最中に、ここに取り上げている二人の作家と、 先行する作家との違いをより明らかにするために、具体的に、たとえばディケンズ小 説の《空間》につき、一章を設けて語るべきではないかと真剣に検討したことがあっ たことを思い出しました。そのときに候補作品として思い浮かんだのが Little Dorrit でした。小説空間を論ずるには、そしてエリオットとジェイムズのそれとの違いを際 立たせるには、この小説が取り上げるに最もふさわしい作品ではないかと思ったので す。結局そのときは、エリオットとジェイムズに議論を集中することを優先して、そ のアイデアは、未練を抱きつつも構想の段階で放棄されてしまいました。今般のお話 をいただいたとき、この機会を利用させていただいて、そのとき消去した Little Dorrit 論を復活させて、前作『小説空間を 読む 』で果たせなかった構想を具現してみよう という気になったのです。とは言っても、その構想は、一年以上私のいわば頭脳の物 置の隅っこに、素材のまま長いこと放置されたままの状態でしたから、果たしてこの 短い期間に、ほこりまみれにされていた素材を、以前に考えたような形にどれだけ組 み立てられるか、はなはだ心もとない次第ですが、至らないところは時間が足りなか ったということにして、ひらにご容赦いただきたいと思います。

Ι

前置きが長くなってしまいましたが、これからが本題です。ヴィクトリア朝の小説

家の空間に対する意識変化の歴史を考えるときに、1850年以降のディケンズはとりわけ注目すべき作家だと思います。これは『小説空間を 読む』の冒頭で引用したガストン・バシュラールの『空間の詩学』からの一節ですが、「もっとも深い形而上学は暗黙の幾何学、[......]思想を空間化する幾何学に根ざしている。もし描くことができなかったならば、形而上学は思考できるだろうか」という言葉を引用しました。私はこの形而上学という言葉を芸術、ここではより端的に小説に置き換えることは可能だと思います。小説家はつねに自らの構想を幾何学的図形に構築する。スモーレットのピカレスク小説のような股旅風の旅から旅の二次元的世界に拘泥するか、ラドクリフ夫人のゴシック小説のように古城とか古い屋敷とか三次元的世界にこだわるか、いずれにしても作家はまずは図形を描いて、そのなかで思い思いの物語を展開してきたわけです。

しかし 19 世紀が進むにつれて、その幾何学的構造に重要な変化が現れてくる。急速な個人主義、自我意識の台頭してゆく過程で、その図形のなかに自らの思想を、主題という形で焼き付けようとする意思が、明確に作品を支配するようになってきたことです。たとえば ここで詳しく立ち入ることは避けますが ブロンテ姉妹の Jane Eyre や Wuthering Heights など、あるいはアメリカ文学のポウの The Fall of the House of Usher (1839) や ホーソンの The House of the Seven Gables (1851) はその典型的作品と言えるのではないでしょうか。

その構造変化をさらに徹底したのが、先に触れましたように 1850 年代以降、とりわけ *Bleak House* 以降のディケンズの小説です。これら一連の作品のなかで彼がつねにこだわり続けたテーマは、彼の構築した建物にいかに作家の魂を注ぎ込むかということでした。そのためにはどうしても時間の概念をそこに盛り込まなくてはならない。いかにして空間と時間を作品のなかで調和させるか、それが 50 年代以降彼に課せられた最大の課題となったと言っても過言ではないと思います。

ではどうして時間の概念を小説に盛り込まなくてはならないのでしょうか。当然その疑問が生じます。それには 19 世紀という時代を改めて考えてみなければなりません。かつて Jerome Buckley の (川本静子先生のハーヴァード時代の恩師です)書いた評論の一つに The Triumph of Time (1966) という名著がありますが、Buckley がそのなかで繰り返し強調していることは、19 世紀が時間の概念に取り憑かれていた時代だったということです。科学のたゆみない進歩の結果として、進化論に象徴されるように、時間はますます有限なものとなり、身近な存在となってきました。つまりわれわれは時間を尺度にして、ものを考えないわけにはいかなくなってきたのです。話題が先走るようですが、Little Dorrit のなかで Mrs Dorrit のサイド・テーブルに置かれた時計に刻まれたイニシャルの3文字、D.N.F. (Do Not Forget)は、Miss Havishamの部屋のほこりまみれの掛け時計同様、ディケンズの時間へのこだわりを、銘記させるものでありましょうし、彼女の住んでいる屋敷も、Marshalsea Prison も、すべて

逆説的に時間の重要性を読者に強調する手段として利用されている。つまり幾何学的構造に時間の概念が吹きこまれているいといことになります。時間が空間と共存している。これがディケンズの後半の文学を特徴づけている点であることは、ディケンズに詳しい皆さんのことですから、他の作品を逐一ここに取り上げて説明するまでもなく、十分におわかりいただけると存じます。

ここからようやく Little Dorrit 本題に入ることになりますが、この作品を最初に読んだ時から疑問に思えてならなかったのは、なぜこの小説がマルセーユで始まっているのかということでした。およそ作家たるもの、地理上の場所をでたらめに選択することはありません。彼の思い描いた幾何学的図形のなかの重要なポイントとして、必ずそのトポスの選択に当たってはさまざまな動機や思惑が働いているということです。しかし、このなぜディケンズがマルセーユを選んだかという点については、私は今回時間的余裕がなく、詳しく考証することはできませんでしたが、あるいは誰かがすでに納得のゆく解釈を提示しているのかも知れません。いずれにしてもこの小説の冒頭(Bk.I, Ch.I)の一節はまことに印象的です。引用の(1)をご覧ください。改めて訳すことはしませんが、

(1) Thirty years ago, Marseilles lay burning in the sun, one day. A blazing sun upon a fierce August sky was no greater rarity in southern France then, than at any other time, before or since. Everything in Marseilles, and about Marseilles, had <u>stared</u> at the fervid sky, and been <u>stared</u> at in return, until a <u>staring</u> habit had become universal there. Strangers were <u>stared</u> out of countenance by <u>staring</u> white houses, <u>staring</u> white walls, <u>staring</u> white streets, <u>staring</u> tracts of arid road, <u>staring</u> hills from which verdure was burnt away. The only things to be seen, not fixedly <u>staring</u> and <u>glaring</u> were the vines drooping under load of grapes. These did occasionally wink a little, as the hot air barely moved their faint leaves. (39)

注目すべきはこの冒頭のパラグラフだけで二重線を引いてある"stare"という単語が9個、"glare"という類語を含めると何と10回も繰り返し使われている。それだけではありません。この章の至るところに、この語が都合さらに10回も反復使用されているのです。しかもこの"stare"しているものは、人間ではなく家であり、壁であり、道路であり、ほとんどが非生命体の物質であるということです。マルセーユの真夏のぎらぎらとした、焼きつくような太陽光線が、白い街並みに反射して、それがまるで人間の視線のように、路上の人を射すくめる。至るところからにらまれているような錯覚を与えるのです。一体この冒頭の記述とマルセーユとはいかなる関連があるので

しょうか。

それが突然に外のぎらぎらした世界とは対蹠的な暗い牢獄の場面にとってかわる。その場面転換は唐突であり、唐突であるだけに明と暗、とりわけ牢獄の暗さが強調されることになります。この章のタイトルが"Sun and Shadow"とありますが、ディケンズはまず、このような極端な空間設定でこの小説の基調を奏でることによって、ぎらぎらと肌を刺すような光の世界をまずは冒頭において、この陽光の裏側に潜む恐るべき犯罪と悪の世界へと、読者を引き込んで行くのです。暗い闇の世界を強調するディケンズ独特の見事な戦略です。

この光と影のコントラストがいっそうはっきりと効果を発揮するようになるのは、 第 I 巻 3 章 " Home " の冒頭に描写されているロンドンのシティスケープです。

(2) It was a Sunday evening in London, gloomy, close, and stale. Maddening church bells of all degrees of dissonance, sharp and flat, cracked and clear, fast and slow, made the brick-and-mortar echoes hideous. Melancholy streets, in a penitential garb of soot, steeped the souls of the people who were condemned to look at them out of windows, in dire despondency. In every thoroughfare, up almost every alley, and down almost every turning, some doleful bell was throbbing, jerking, tolling, as if the Plague were in the city and the dead-carts were going round. Everything was bolted and barred that could by possibility furnish relief to an overworked people. (67)

光の都マルセーユとここに描きだされたロンドンは何という違いでしょうか。しかし、この暗い煤煙に汚れた街こそが、この小説の主要舞台ということになるのです。 さらに暗い影を強調するディケンズの戦略がいっそうはっきりと読めるようになるのは、Bk. , ch. I の "In the autumn of the year, Darkness and Night were creeping up to the highest ridges of the Alps" (482)で始まる "Fellow Travellers" の章です。 暮れなずむ秋の夕暮れ、今まさに霧のなかにあたりの景色が包み込まれようとしている。(引用なし)

Seen from these solitudes, and from the Pass of the Great Saint Bernard, which was one of them, the ascending Night came up the mountain like a rising water. When it at last rose up to the walls of the convent of the Great Saint Bernard, it was as if that weather-beaten structure were another Ark, and floated on the shadowy waves" (483).

夜が下界から徐々に上ってきて、修道院が、まるでノアの箱舟のように、すっぽり

と闇のなかに浮かんで見えるようになります。

(3) Up here in the <u>clouds</u>, everything was seen through <u>cloud</u>, and seemed dissolving into <u>cloud</u>. The breath of the men was <u>cloud</u>, the breath of the mules was <u>cloud</u>, the lights were encircled by <u>cloud</u>, speakers close at hand were not seen for <u>cloud</u>, though their voices and all other sounds were surprisingly clear. Of the <u>cloudy</u> line of mules hastily tied to rings in the wall, one would bite another, or kick another and then the whole mist would be disturbed: .... In the midst of this, the great stable of the convent, occupying the basement story and entered by the basement door, outside which all the disorder was, poured forth its contribution of <u>cloud</u>, as if the whole rugged edifice were filled with nothing else, and collapse as soon as it had emptied itself, leaving the snow to fall upon the bare mountain summit.(484)

ここで特徴的なことは"cloud"という語の繰り返しです。この引用箇所だけでも9回使われています。これは第一巻冒頭の"stare"と比較すると、極めて対照的なことがわかる。一方はぎらぎら光る太陽の光の渦のなかで始まり、他方はあたりの風景を包み込む雲のなかで始まる。一方は地中海の海路による交易ビジネスの要衝であり、他方は山路によるアルプス観光の目玉である。一方は海に直結し、他方は山の頂上、雲海のなかに位置する。さらに重要なことは、この二つの場面がいずれも牢獄と風雪を防ぐための厚い防壁に包まれた修道院 比喩的に見れば、いわば牢獄のようなものです という閉ざされた空間であることです。それが物理的に自由を拘束する牢獄であれ、あるいは精神的に自由を束縛する修道院であれ、この小説に登場する人間たちのほとんどが、いずれもなにかに囚われているということを暗示的に語るものです。

この小説のブック・タイトルは第 I 巻が "POVERTY",第 巻が "RICHES"となっていますが、これも考えてみれば皮肉なタイトルです。牢獄につながれ一文なしの Rigaud がおのれのあくなき欲望の充足を求めて、マルセーユで果たし得なかった野望の実現のために新たな欲望の充足地ロンドンに向かう。ところがそこは皮肉にも貧困の真っ只中です。にもかかわらず、Rigaud だけではない、Arthur Clennam, Meagles 一家、Miss Wade, これらの中心的登場人物が、われもかれもと Poverty の中心地口ンドンへと、ものに憑かれたように向かってゆく。マルセーユはそのようなさまざま

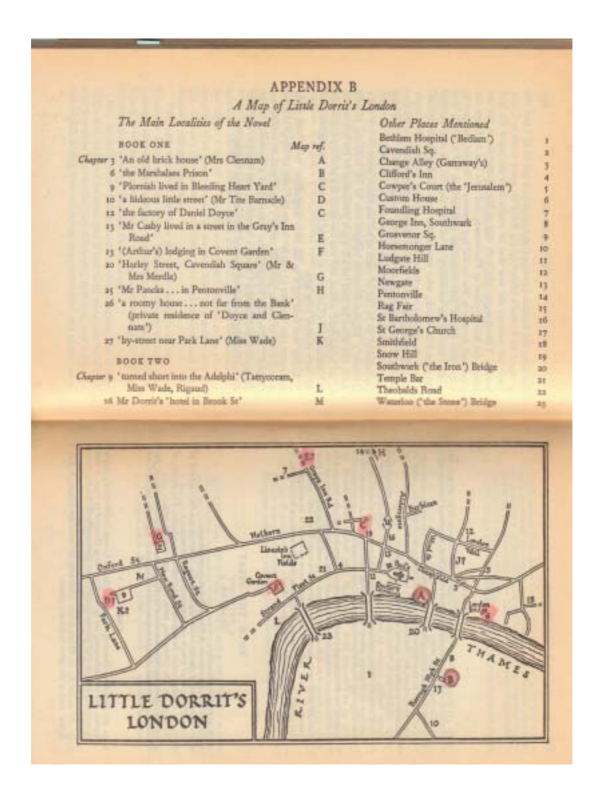
な人間たちの思惑を込めた、エネルギーの原点となる点としては、まさに格好の場所ということでしょう。一方 Great Saint Bernard は今や富(Riches)の坂を上りつめた Dorrit 一家の現在の状況をまさに象徴するものでしょう。それはまた、彼らがそこで富の栄光の頂点を極め、やがて下降・没落の旅に向かう運命の皮肉な象徴ともなっています。これら各巻の冒頭の部分はいずれも、この小説のいわば第 I 幕、第 幕のプレリュードをなす重要な導入部です。Blandois,すなわち Rigaud の暗い影が、第一巻の冒頭同様、彼らのあとをひたひたと追っている。これも Dorrit 家と直接の関係がないようであって、実は彼らに降りかかる運命の不吉なキーノートの役を果たしています。

かようにディケンズは、この小説のなかで、自分が旅先で経験したトポグラフィカルな知識を巧妙に利用して、まずはヨーロッパ全体を取り込んだ大きな幾何学文様の大枠を設定する。これは天才ならではのスケールの大きい見事な設計です。その構図のなかにこの小説の中心主題である欲得に取り憑かれた人間どものさまざまな囚われの空間を巧みに配置してゆくのです。それは Marshalsea Prison のような物理的に借金債務者を閉じ込めておく場所もあれば、Mrs Clennam のような自らを進んで閉じ込めておく暗い閉塞された屋敷でもある。また Barnacle 一族の支配している Circumlocution Office (繁文縟礼省、やらない課)もそんな囚われの空間のヴァリエーションと言えるものかも知れません。

それをハンドアウトに乗せた地図を参照しながら説明してみましょう。本当は私のようにロンドンの土地勘のないものよりも、皆さんの方が、この地図を見てより詳しくディケンズの地位的な陣取り作戦を理解できるでありましょうが、ここで私が注目したのは、Aの Dorrit House とBの Marshalsea Prison が、当時 Iron Bridge と呼ばれた Old Soouthwark Bridge を交流点として、テムズ川をはさんでほぼ向い合せに対峙していることです。 Marshalsea Prison を除けば、他のすべての物語の場面はテムズ川の北側に、まるで日本の戦国時代の城攻めの陣形を見るかのように、川をはさんで敵城に向かいあうように配置されている。ここにディケンズの作為めいたものが読み取れないでしょうか。なにか謎絵めいたトポグラフィーで、これから面白い絵解きができそうな気がするのですが、今の私にはそんな絵解きはとてもできそうにありません。

そして川をまたいで双方の文字通り橋渡し役を演じるのは Amy、すなわち Little Dorrit ということになる。この Amy の小説上での機能を考える上で、第 I 巻 18 章 "Little Dorrit's Lover"は実に興味深い章です。Marshalsea の看守の息子で Amy に恋い焦がれ、この日もひそかに Amy のあとをつけてきた John Chivery が Iron Bridge の橋上で、Amy に見とがめられ、橋の中央で追い返されてしまう場面がある。

そのときの彼女の Chivery への言葉は、彼女には似つかわしくないくらい、冷たいものでした。要するに彼女にしてみれば、橋の向こう側は Marshalsea 監獄とは異次元の世界であって、たとえ看守の息子であっても、みだりに領域侵犯をすることは許されないということでしょう。



これは Amy にしてみればごく自然な発想だったことでしょう。なぜなら彼女は監獄で生まれて、この 22 年間監獄で父親と生活を共にし、本当の自由を知らずにこれまで過ごしてきたのですから、川の向こう側の世界が理想郷とは言わずとも、彼女にとって、つねに憧れめいた気持で接せずにはいられない願望の地であったに違いないからです。 Mrs Clennam の家の暗い牢獄のような世界で、針仕事に精を出している間も、その家の暗闇の中でどのような醜い人間どもの企みが進行しているかなどということは、微塵も疑念となって浮かんできませんでした。人間の善性を疑うことを知らないままに、監獄の自室の窓からひたすら自由と解放を夢見て毎日を過ごしていたのです。結局第 I 巻の段階では、牢獄というものは、単に Marshalsea のような監獄だけではなく、人間の心につねに存在するものであるということを、彼女は未だ認識できずにいたのです。

それに Amy が気づくことになるのは、皮肉なことに Dorrit 一家が思いがけぬ遺産相続にあずかり、ヴェニスで大尽旅行を満喫している最中のこと、彼女は周囲の享楽三昧の生活が少しも楽しくありません。Marshalsea のころと同様、窓辺に立ってため息ばかりをついている。その当時の彼女の心境を如実に表しているのが次の引用(4)になります。第 巻7章 "Mostly, Prunes and Prism"(気取った言辞を用い、生半可な知識を振りかざす Mrs General のようなスノブどもを皮肉ったディケンズ 流の言い回し)の一節です。

(4) It appeared on the whole, to Little Dorrit herself, that this same society in which they lived, greatly resembled a superior sort of Marshalsea. Numbers of people seemed to come abroad, pretty much as people had come into prison; through debt, through idleness, relationship, curiosity, and general unfitness for getting on at home. They were brought into these foreign towns in the custody of couriers and local followers, just as the debtors had been brought into prison... . They had precisely the same incapacity for settling down to anything. as the prisoners used to have; they rather deteriorated one another, as the prisoners used to do; and they wore untidy dresses, and fell into a slouching way of life: still, always like the people in the Marshalsea. (565)

Amy とは逆に Arthur はしばしば Marshalsea に通い、そこの生活を熟知して、ある程度、そこの生活に共感を抱いていた節があります。彼にとっては、母親の住んでいる Clennam House の方がむしろ牢獄でした。その家とのコミットメントを極力絶つようにして、彼は自由人として生きようとした。ところが皮肉なことに、相場師Merdle の株取引詐欺の被害に遭って多額の負債を背負い、彼自身が Marshalsea に入監させられることになってしまいます。そこで彼は初めて監獄に閉じ込められること

の真の意味を認識することになったのです。その恐怖の実感を生々しく表現したのが、次の引用(5)第 巻、29章 "A Plea in the Marshalsea"からの引用です。

(5) For a burning restlessness set in, an agonized impatience of the prison, and a conviction that he was going to break the heart and die there, which caused him indescribable suffering. His dread and hatred of the place became so intense that he felt it a labour to draw his breath in it. The sensation of being stifled sometimes so overpowered him, that he would stand at the window holding his throat and gasping. (822-23)

つまり Arthur と Amy はそれぞれの苦い体験を通じて、この世の中にはさまざまな 形の牢獄があるということを身にしみて実感することになるわけです。

しかし、この小説の主要な登場人物の多くに共通するものは、時間の持ち来る過去 の亡霊を意識の世界から追い払って、何とかその場しのぎで毎日を生きてゆこうとす る連中です。William Dorrit, Mrs Clennam, Tite Barnacle など Barnacle 一族、 Circumlocution Office の役人ども、みんなそうです。彼らは、閉鎖された世界から進 んで外に出ようとはけっしてしない。現在の住まいを牢獄として意識しないか、頑な に牢獄であることを意識しないようにしているのです。要するに Arthur のように、 外部から時間の意識を刺激するような人間は、彼らにとってむしろ侵入者であって、 迷惑な存在ですらある。彼らの存在そのものが、さまざまな形の脅迫観念となって、 彼らの意識に取りつき絶えず悩ませるからです。時間はつまり Mr Dorrit や Mrs Dorrit にすれば、良心そのもので、いわば疫病神のようなものだったのです。Mrs Clennam のテーブルの上の時計のイニシャル D.N.F.はこうした良心の声のようなも ので、彼女はつねに時計とともに生活をし、少なくとも 20 年以上、暗い牢獄のような 生活を続けてきたのです。でも彼女はその D.N.F.を逆に自らの過去に味わった屈辱を 忘れるな、という戒めの銘として受け取った。この言うなればヒューブリスの呪いに、 やがて彼女の住んでいた屋敷は、Miss Havisham の屋敷が焼失したのと同様、女ある じの罪の業苦を背負って崩壊し、彼女も死をもって自らの過去を清算しなければなら ないことになるのです。彼女の長年の呪われた業を住み続け老朽化した屋敷は、時間 にあらがいつづけた Mrs Clennam の囚われの自我の象徴だったのです。

また Mr Dorrit は 23 年間、Marshalsea の監獄の中で Father of the Marshalsea と呼ばれて、帝王然として振舞ってました。債務返済の意思や義務感などどこか遠くに忘れて、囚われの生活をエンジョイしていたのです。かつてフランスの文芸評論家 Victor Brombert の *Romantic Prison: The French Tradition* (1975) という興味深

い評論を読んだことがありますが、例えば Stendhal の『パルムの僧院』の主人公ファブリス・デル・ドンゴの場合のように、幽閉された牢獄がやがて"happy prison"に転ずることがある。19 世紀フランス文学には、そうしたいわば囚われの身を天国とする文学的伝統があるというのです。Mr Dorrit の場合もそれとよく似たケースで、牢獄転じて楽園と化し、牢獄から解放されようという努力すら放棄してしまった。それが幸運にも借金地獄の檻の生活から解放されることになった。ところが皮肉なことに世間も羨む富の世界を満喫しているはずが、結局 Marshalsea での囚われの過去の生活が、隠そうとすればするほど、オブセッションとなって彼の魂に取りつき、彼を苦しめることになるのです。忘れようとしても過去を払拭することはできない。こうして彼は時間の重責に追い詰められて社交界の紳士・淑女の集う前で、自らの過去を洗いざらい告白して、ようやく自分を取り戻すことができるようになる。結局彼の場合も、Mrs Clennam と同じで、Marshalsea の囚われの生活から脱却できないままに人生を終わることになりました。Marshalsea Prison は、やがて 1849 年に閉鎖され、建物のほんの一部を残してすべて取り壊されてしまいました。これもある意味でこの物語の決着に彩りを添える象徴的な出来事だったと言えるかもしれません。

ずいぶんと回り道をしてしまいましたが、これからが結論です。みなさんご記憶でしょうか。この講演の最初に、私は Bachelard の顰に倣って、芸術家はつねに幾何学的な思想の構築をするものであって、その幾何学的図形が 19 世紀が進むにつれて人々の意識がますます強く時間を意識するようになるにつれて、芸術家の描く図形が二次元の世界から三次元の世界へと拡大していったということを申しました。 Henry James の有名な "House of fiction"のテーゼもこうした時代的な概念形成を背景にして生まれてきたものだと思います。

ディケンズの大きな功績のひとつは、時間の概念を幾何学的図形に取り入れるには、どうしたらよいか、真剣に模索したことだったように思えるのです。平面的幾何学図形だけではおのずと物語の設定に限界ができてしまいます。では時間を空間とをマッチングさせるにはどうしたらよいか。そこで彼が思いついたのは、三次元世界を構築することによって、時間の概念を彼の小説に取り入れようとすることでした。1840年代までの彼の作品と、50年代以降の彼の作品との違いは、特徴的に言って、この後半の三次元的世界へのこだわりだと言っても過言ではないように思えます。顕著なところでは、Bleak House, Little Dorrit, A Tale of Two Cities, Great Expectations など。ディケンズの専門家を前にして話は簡単に済ませようと思いますが、Little Dorritの Marshalsea Prisonや Dorrit House 以外でも、Bleak Houseの Bleak Houseや Chesney Wold、Two Citiesの Bastilleや Conciergerie (パリ裁判所付属の監獄)、Great Expectationsの Satis House など、これらはいずれもそれぞれの小説のいわば根幹を

なす建物であり、それぞれが長くて暗い、ときに歴史的な過去を持ち、物語の現在と 因果の連鎖でつながっている建物であり、そしてそれぞれが血の臭いや腐敗、頽廃の 臭いの芬々とする呪われた建物だということです。ディケンズにとっては、こうした 建物は容赦を知らない残酷な時間という怪物を扱うにはまさに格好の手段として役立 つものでした。中世のイコノロジーの世界におなじみの"Scythe of Time"や"Father Time"などという比喩的手段など弄する必要のない、その建物自体が時代の重みを詰 め込んだ具体的象徴の役割を果たすものだったのです。

これは先ほどの Mrs Clennam や Mr Dorrit のみずからの過去を告白する場面で、言うべきことだったかも知れませんが、こうしたディケンズの発想にはホーソンが深くかかわっているのではないかという気がいたします。ホーソンの文学には、 The Scarlet Letter (1850) などその典型的例ですが、いわゆる "felix culpa" (「幸福な転落」)という観念が息づいている。 Arthur Dimmesdale の告白シーンなどその典型です。告白することによって、罪の重荷から解放される。先ほどの Mrs Clennam や Mr Dorrit の告白は、この顰に倣ったもののように思えます。さらに この点は、考証するだけの十分な時間がなく、明確なことは言えないのですが ホーソンの The House of the Seven Gables が発表されたのは 1851 年のこと、ご存知のように、先祖代々の血に呪われた暗い一族の物語で、その呪いの象徴として使われたのが題名にある「七破風の家」です。ディケンズが果たしてこの Seven Gables を読んでいたかどうか、それすら今の私には定かではありませんが、彼らの影響関係は更なる比較文学的検証をする価値が間違いなくあると思います。

ホーソンに比べると、ジョージ・エリオットとヘンリー・ジェイムズへのディケンズの影響は、少なくとも第三次元的世界の構築に関しては、さほど強いものではありません。これは拙著『小説空間を 読む』でご確認いただければお分かりと思いますが、エリオットは特徴的に二次元的トポグラフィーにこだわる作家でした。Adam Bede から Daniel Deronda に至る彼女の作品は、多分 Felix Holt を多少の例外とすれば、地理的にいかに配置するかが基本戦略になっていて、ディケンズのような暗い過去に囚われた家の象徴はほとんど出てまいりません。また確かにジェイムズは"the house of fiction"の構想を理論として打ち立てた人物です。しかしそれは作品の構築作業が家の構築と同様に土台から築き上げてゆかねばならないことを強調したもので、彼もエリオット同様に、家そのものを作品の主題に掲げることは、The Turn of the Screw など数少ない例外を除けば、決してしませんでした。むしろこれら二人の作家は、自分たちの作品のテーマが特定の象徴によって支配されることを、努めて避けようとする傾向があったと思うのです。そこに彼らの小説技法の奥義があったのではないでしょうか。

そのように考えてくると、イギリス文学の「偉大な伝統」のなかで、やはリディケンズの異色ぶりが際立ってくるように思えます。F.R. Leavis が *The Great Tradition* 

のなかで、あえて *Hard Times* を取り上げたのは、それなりの理由があって、あえて 皮肉なとらえ方をすれば、ここで取り上げたディケンズの特徴的小説群は、彼の「偉大な伝統」の流れには乗せにくい、扱いにくい作品だったということではないでしょうか。ディケンズにはイギリスをもっともよく代表する作家でありながら、実は今回 私が指摘したような異色の部分を多分に秘めている。これが言うなればディケンズの ひとつの枠にはめ切れない偉大性・天才性の証拠ではないかと思うのです。